[bookmark: _jfuwqmgd6sm]The House in a Forest on a Coast
- Meditacija o čovječanstvu i razaranju kroz vrijeme, prostor i kulture
TIJANA MIŠKOVIĆ
Prema riječima Astrid Erll i Ann Rigney, „sjećanja putuju dinamično uz pomoć simboličnih artefakata koji posreduju između pojedinaca i, u tom procesu, stvaraju zajednicu u prostoru i vremenu." U slučaju izložbe Ismara Čirkinagića The House in a Forest on a Coast, fokus je na traumatičnim sjećanjima čija dinamika omogućuje nove transkulturalne veze, koje upućuju na „transformacijski potencijal transkulturacije“, kako je to formulirala Monica Juneja u svom promišljanju o transkulturalnom pristupu povijesti umjetnosti te navigaciji kroz sve više globaliziran svijet, što zahtijeva više od jednostavnog uvažavanja  povezanosti i mobilnosti.
Kao što je to često slučaj u Čirkinagićevoj praksi, izložbu čini jedno umjetničko djelo. Stoga je The House in a Forest on a Coast „totalna“ instalacija sastavljena od elemenata u različitim umjetničkim medijima. Svako umjetničko djelo može biti neovisno, no svi oni generiraju jedno zajedničko iskustvo kontekstualnim i vizualnim povezivanjem. Izložbu zapravo čine dva skulpturalna i jedan audio element, od kojih svaki „okupira“ izložbeni prostor u nekoliko dimenzija. Horizontalno su predstavljeni temelji kuće, koji pokrivaju pod, dok se golemi prikazi brodskih jedara pružaju okomito prema stropu, usred čega zvučni  komad auditivno spaja te dvije osi, prekrivajući sve izložene komponente i rezonirajući u prostoru između njih.
Temelji kuće podignuti su od metodično razmještenih krhotina, poput uništenih zidova, propadajućih građevinskih elemenata i oštećenih potpornih konstrukcija, iz nasilnih sukoba diljem svijeta. Prema riječima umjetnika, ovo sustavno prezentiranje krhotina predstavlja "rekonstrukciju" rutine opsesivno-kompulzivnog poremećaja (OPK), koja se često pojavljuje kao posljedica posttraumatskog stresnog poremećaja (PTSP). Baš kao što krhotine prenose uspomene na mjesta koja više ne postoje u izvornom obliku, odjeća prenosi sjećanja na tijela i osobe koje su ju nekada nosile. Jedra su, naime, sašivena od odjeće koja je pripadala ljudima, koji su umrli kao žrtve nasilja s političkom pozadinom, poput oružanih sukoba, terorističkih napada i prisilnih migracija. Odjeću su donirale obitelji žrtava koje su odjeću čuvale u procesu žalovanja i prisjećanja na izgubljene članove obitelji. Fragmenti svjedočanstava obitelji žrtava čine zvučni rad, montiran s poetskim glasom.
Krhotine, odjeća i svjedočenja rezultat su stvarnih zvjerstava počinjenih u Afganistanu, Bosni i Hercegovini, Hrvatskoj, Egiptu, El Salvadoru, Gvatemali, Hondurasu, Izraelu, Sjevernoj Irskoj, Palestini, Južnoj Africi, Srbiji, Siriji, Ugandi i Ukrajini. Budući da ih umjetnik nije izradio, prikupljeni (autentični) elementi imaju forenzički potencijal da djeluju kao dokaz o čovjekovom razaranju koji predstavljaju. Njihovo značenje, kao takvima, nadilazi čisto estetsku vrijednost umjetničkog materijala. Destabilizirajući promatračev kod za promatranje umjetnosti naspram promatranja kulturnih artefakata, umjetnik samo pojačava vezu između umjetnosti i (stvarnog) života, što obogaćuje izložbu u cjelini.
U svojim umjetničkim reorganizacijama materijala iz različitih nasilnih događaja, umjetnik djeluje na nelinearan i nehijerarhijski način. Uzima si slobodu eksperimentirati s uspostavljenim okvirima za orijentaciju u vremenu i prostoru, propitujući tako koliko elastična, fluidna i propusna može biti privatna, kolektivna i kulturna memorija. Rezultat je umjetnička organizacija mnemotehničkih elemenata iz različitih zemljopisnih i povijesnih konteksta, koji su izloženi jedan do drugoga i pozivaju gledatelja da interpretira izložbu iz transkulturalne perspektive čovječanstva, a ne specifičnih nacionalnih usmjerenja.
[bookmark: _GoBack]Na izložbi Čirkinagić potiče prepoznavanje mimo kulturnih, društvenih i političkih podjela. Njegova želja da pokaže univerzalnost ljudskog iskustva usredotočujući se na sličnosti, a ne na razlike među ljudima, lako se može povezati s težnjom takozvanih humanističkih fotografa, čija se praksa pojavila iz potrebe  za vraćanjem povjerenja u čovječanstvo u svjetlu neljudskih djela počinjenih tijekom Drugog svjetskog rata. Ikonička izložba fotografija, The Family of Man, koju je 1955. u MOMA-i kurirao poznati fotograf Edward Steichen, predstavljena je na sljedeći način: „Na svijetu postoji samo jedan čovjek, koji se zove Svi ljudi. Na svijetu postoji samo jedna žena, koja se zove Sve žene. Na svijetu postoji samo jedno dijete i to se dijete zove Sva djeca." Činjenica da je izložba proputovala 30 zemalja na šest kontinenata, a vidjelo ju je devet milijuna ljudi, samo dokazuje koliko su empatični ljudski pogled te poruka solidarnosti važni za razumijevanje svijeta u kojem živimo te našeg položaja u njemu.
Stoga je jedinstvo s čovječanstvom ključ za otključavanje izložbe The House in a Forest on a Coast. Ovaj empatični osjećaj povezanosti s drugim ljudskim bićima zabilježen je i u proznom djelu Johna Donnea Meditacija XVll: Nijedan čovjek nije otok iz 1624. godine, koji je umjetniku poslužio kao glavni izvor inspiracije za izložbu. Uvodna rečenica: „Nitko nije otok / sasvim sam za sebe", i posljednja: „Smrt svakoga čovjeka smanjuje tebe jer si obuhvaćen u čovječanstvu. I zato nikada ne pitaj kome zvono zvoni; tebi zvoni!", prikladno parafraziraju empatiju s čovječanstvom.
Gledajući The House in a Forest on a Coast i prethodne Čirkinagićeve izložbe koje se bave ratom, razaranjem i drugim tragičnim društveno-političkim stvarnostima, stječe se dojam da umjetnik, u svojoj jasnoj kritici, paradoksalno, uvijek ostavlja prostora za suptilan element nade. Iako tiho, ovo vjerovanje u čovjekovu empatičnu sposobnost razumijevanja i osjećanja tuđe boli apsolutno je vitalno za potencijalni proces ozdravljenja, koji bi traume mogao pretvoriti u otpornost, a proganjajuća sjećanja u čvrste cigle za izgradnju bolje budućnosti - kuće u šumi na obali [The House in a Forest on a Coast], gdje bismo se svi mogli osjećati kao kod kuće, kao obitelj čovječanstva.
